SYAITHAN TERBELENGGU DI BULAN RAMADHAN

Oleh: Taufikurrahman.

(Dari Abu Hurairah bahwa Rasulullah saw bersabda: Apabila Ramadhan
tiba, dibukakan pintu langit, ditutup pintu-pintu neraka dan syaitan
dibelenggu. HR. Bukhari).

Hadits di atas menjelaskan tentang keistemewaan bulan ramadhan,
salah satunya yang menjadi pembahasan dalam artikel ini adalah syaithan
dibelenggu. Apa makna yang dapat kita ambil dari hadits di atas. Sebab
dalam pemahaman kita bahwa syaithan selalu berusaha menggoda manusia,
seperti menunda ibadah, dan bila ibadah tetap dikerjakan digodanya untuk tidak
konsentrasi, tidak ikhlas atau merasa terpaksa dan lain lain.

Lalu apakah di bulan ramadhan seperti sekarang ini, syaithan juga tetap
aktif menggoda manusia. Ataukan syaitan telah dibelenggu sehingga ia tidak
dapat menggoda manusia. Seperti hadits di atas, apabila ramadhan tiba, pintu-
pintu surga dibuka dan pintu-pintu neraka ditutup serta syaitan dibelenggu.

Kalau yang dimaksud syaithan dibelenggu pada bulan ramadhan, berarti
ia tidak mempunyai kesempatan menggoda manusia, maka manusia tidak akan
berbuat dosa dan melanggar aturan hukum. Selanjutnya manusia lebih rajin
beribadah, lebih dekat dengan Allah dan lebih harmonis hubungannya dengan
manusia lainnya. Tidak ada lagi perkelahian, pertengkaran suami istri juga tidak
akan terjadi, perselisihan pendapat diantara teman juga akan terhindar.
Pokoknya manusia dengan potensi akalnya pasti akan melakukan perbuatan
yang diridhoi Allah dan menjauhi dari segala perbuatan yang dimurkaiNya.

Namun dalam kenyataan sehari-hari di bulan ramadhan, masih ada
perkelahian, pelanggaran hukum, masih banya yang meninggalkan ibadah.
Bahkan di bulan ramadhan, masih ada yang meninggalkan puasa tanpa alasan
yang syar’i. Atau berpuasa tetapi tidak dapat menjaga mulut dari dusta, ghibah,
namimah dan lain lainnya. Tangan dan kaki serta anggota lain belum dijaga
dengan baik sehingga tanpa disadari menyakiti orang lain. Semua tindakan itu
dapat membatalkan pahala puasanya, lalu apakah semua itu terjadi karena
godaan syaithan padahal syaithan telah terbelenggu.

Menurut Al-Hulaimi, belenggu kepada syaitan itu hanya terjadi pada
malam-malam ramadhan, bukan pada siang harinya, karena pada masa
turunnya Al-Quran syaitan-syaitan telah dihalangi untuk mencuri berita.



Kemudian mereka dibelenggu untuk menjamin keamanan. Ada pula
kemungkinan yang dimaksud dengan syaitan dibelenggu itu adalah karena
bulan ramadhan syaitan tidak mengganggu kaum muslimin, karena kaum
muslimin sibuk melaksanakan ibadah puasa, dimana dalam berpuasa mereka
berusaha mengekang nafsu syahwat dan sibuk berzikir serta membaca Al
Quran.

Menurut Al-qadhi lyadh, terbelenggunya syaitan adalah karena
penghormatan terhadap bulan ramadhan, hal ini memberikan isyarat bahwa di
bulan ramadhan Allah memberikan pahala yang banyak dan pengampunan
kepada orang-orang yang beriman sehingga berkurangnya gangguan syaitan,
karena seolah-olah syaitan seperti orang yang terbelenggu, tidak mampu
membuat tipu daya dan menghiasi syahwat.

Menurut Al-Qurtubi, sesungguhnya gangguan syaitan hanya berkurang
bagi orang yang berpuasa dan dapat memelihara syarat dan rukun puasa serta
memelihara adabnya. Atau yang dibelenggu itu hanya sebagian syaitan, yaitu
para pembangkangnya saja. Atau yang dimaksud dengan berkurangnya
kejahatan di bulan ramadhan merupakan perkara yang dapat dirasakan, karena
kejahatan di bulan ramadhan lebih sedikit dibanding pada bulan-bulan lainnya.
Jika syaitan telah dibelenggu sesuai hadits, tidak berarti semua kejahatan dan
kemaksiatan tidak terjadi. Karena terjadinya kemaksiatan disebabkan oleh
faktor lain seperti jiwa yang buruk, kebiasaan tidak baik serta syaitan dari jenis
manusia.’

Dibelenggunya syaitan pada bulan ramadhan perlu kita pahami bahwa
tidak ada alasan bagi setiap mukallaf untuk tidak berpuasa. Seakan-akan
dikatakan kepada kita, bahwa syaitan telah dijauhkan darimu, maka janganlah
berdalih untuk meninggalkan ketaatan dan tidak pula mengerjakan
kemaksiatan.

(Samarinda, 8 Ramadhan 1443 H).

!lbnu Hajar Al-Asqgalani, Fathu al-Baari, juz 4, (Mesir; Dar al-Fikr, t.th.), h. 112-115.



